

# 



#### NAHALOT - CE CHABBAT NOUS ÉLEVONS LA MÉMOIRE DE:

Meir Kadoch Z"L 13 Iyar - 9 Mai Georges Eliezer Cohen Z"L 16 Iyar - 12 Mai Sol Gabbay bat Rachel Z"L 16 Iyar - 12 Mai

#### KIDDOUCH CHABBAT

Est offert par: La Communauté Hékhal Shalom

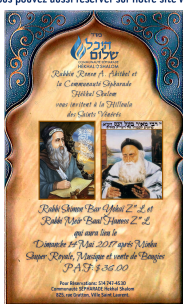
#### SÉOUDA CHÉLICHITE

Est offerte par: Armand Ohayon pour la nahala de son beau- père Meir Kadoch Z"L

#### ÉVÉNEMENTS HÉKHAL

HILLOULA DES SAINTS VÉNÉRÉS RABBI SHIMON BAR YOHAÏ Z"L ET RABBI MEÏR BAAL HANESS Z"L

Réservez vos places pour la Hilloula des Saints Vénérés Rabbi Shimon Bar Yohaï Z"L et Rabbi Meïr Baal Haness Z"L qui aura lieu le DIMANCHE 14 MAI 2017 APRÉS MINHA Souper Royale, Musique et vente de Bougies P.A.F: \$36.00. Vous pouvez aussi reserver sur notre site web



doit de le garder en sa possession un laps de temps supplémentaire - en n'étant pas pressé de le faire sortir... (Rabbenou Vidal Ha-Tsarfati)

### Maximes des Pères...

« Âkavia ben Mahalahel dit : Regarde à (ces) trois chose et tu n'arriveras pas à fauter... » Rabbénou Bé'hayé dans son «H'ovot Halevavot» nous raconte qu'un jour un roi rencontra un sage. -Le roi demanda au sage: «Qui es-tu ?» -le sage répondit : «je suis le roi de celui de qui est ton maître». -Le roi s'exclama : «je suis le Roi! Comment oses-tu dire une chose pareille». Furieux, il exigea que le sage s'explique sur le champ.

-Ce dernier lui expliqua: «Je suis roi sur mon mauvais penchant, sur mes tendances naturelles autour desquelles je place des barrières. Tandis que toi, tu es sous l'emprise de ton mauvais penchant et tes tendances te dominent complètement. Qui est donc le vrai roi?»

## Kiddouchin et Kedochim

La Guemara qui regroupe toutes les règles concernant le mariage s'appelle: «Kiddouchin» (Sanctification). La signification fondamentale du concept de sainteté, c'est essentiellement la séparation: ce qui est «Kadosh» (saint) est intouchable, consacré, interdit...

Dans la cérémonie du mariage, lorsque l'homme passe la bague au doigt de sa future épouse, il lui dit: הרי את מקדשת לי (« Haré At MeKoudeshet Li Bétabaat zo kedat Moché Vé-Israël » = Te voilà sanctifiée pour moi, selon la loi de Moïse et d'Israël)

Ce qui n'est pas sans rappeler la demande qu'Hachem a faite aux Béné Israël: «Soyez saints», car finalement le mariage est un rempart à la débauche.

Lorsqu'un homme épouse une femme, celle-ci n'est consacrée désormais qu'à lui, elle est interdite aux autres hommes, donc l'acte des «Kiddouchin» (Mariage) consiste à se séparer de la débauche, est le couple devient: Kedochim.

#### **APHORISME DE NOS SAGES**

1- L'amour du prochain implique un sacrifice de soi et un dévouement absolu, même pour un Juif que l'on n'a jamais vu 2- Les trois amours — l'amour de D.ieu, l'amour de la Torah et l'amour du prochain — sont une seule et même chose.

### INFORMATION: www.hekhalshalom.com

Communauté Sépharade Hékhal Shalom, Synagogue - Kollel - Mikvé - Salle des fêtes 825 Gratton, Ville Saint- Laurent, H4M 2G4, Tél: 514 747-4530 - Fax: 514 747-5283 - Mikvé: 514 747-7707



Design et Graphisme: Roland Harari (514) 591-2761 E: teknovar@videotron.ca Ce Bulletin hébdomadaire est dédiée à la mémoire de mes chers parents Ovadia ben Merav Z"L et Liliane Leah bat Rachel Z"L



### CHABBAT SHALOM

LE BULLETIN HÉBDOMADAIRE DE NOTRE COMMUNAUTÉ

VOL. 4 No.03 SAMEDI 6 MAI 2017 10 IYAR 5777

# Paracha A'HARÉÏ MOTH - KÉDOCHIM



Allumage des bougies du Chabbat: 19:49 Sortie du Chabbat: 20:59

Horaire des Offices 2017 - 5777

### Chabbat 6 Mai 2017- 10 IYAR 5777

Chahrit: 8:15 - OMER 25 Cour du Rav Ronen A. Abitbol 18:00 Minha:19:15 Suivie d'Arvit

#### Dimanche 7 Mai 2017

Chahrit: 7:00 - 8:00 - OMER 26 Minha suivie d'Arvit: 19:30

### Lundi 8 au Jeudi 11 Mai 2017

Chahrit: 6:00 - 7:00 - 8:00 - OMER 27 - 30 Minha suivie d'Arvit: 19:30

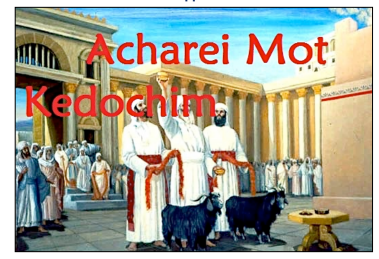
#### Vendredi 12 Mai 2017 - 16 IYAR

Chahrit: 6:00 - 7:00 - 8:00 - OMER 31 Minha suivie d'Arvit: 18:45 Allumage des bougies: 19:58



# PARACHA A'HARÉÏ MOTH - KÉDOCHIM

# Le service de Yom Kippour - Lois de sainteté



La Paracha de cette semaine, poursuit le cheminement du livre de Vayikra dans sa quête de la Kédoucha, la sainteté, accessible à l'homme. La section de A'haré-mot, souvent lue de manière conjointe avec Kédochim, nous introduit, sur ce sujet, des notions fondamentales. Rappelons-nous également que ce sont des extraits de cette Paracha que nous lisons le jour de Kippour, jour où nous prions toute la journée pour nous purifier.

Nos Sage ont fait un proverbe du fait que les sections d'A'haré Mot et de Kedochim sont juxtaposées.: « Après la mort, on devient saint. » En d'autres termes, une fois que l'homme meurt, il devient saint, en cela que son âme se sépare de son enveloppe corporelle et qu'il n'est donc plus assujetti aux pulsions physiques. En effet, tant que l'homme vit sur terre, l'esprit et la matière se disputent en lui les reines du pouvoir. Cette lutte des penchants étant constante, il n'est jamais à l'abri du péché, ne sachant qui va finalement l'emporter. C'est pourquoi nos Sages, de mémoire bénie, ont affirmé : « Ne crois pas en toi jusqu'au jour de ta mort. » (Avot 2:4)

Tel est donc le sens du dicton populaire « après la mort, on devient saint » : lorsque l'âme de l'homme se détache de son corps, elle ne lui laisse plus l'opportunité de fauter, outre le fait que le monde à venir est celui de la récompense, et non de l'action (Erouvin 22a). Par conséquent, l'homme ne peut atteindre la perfection qu'après sa mort. A cet égard, nos Maîtres affirment (Bamidbar Rabba 14:21) que l'homme n'a la possibilité d'atteindre le cinquantième degré de sainteté et de pureté que de manière posthume, car de son vivant, il ne peut parvenir qu'au quarante-neuvième de ces degrés (Roch Hachana 21b), à cause de la persistance des forces physiques qui l'habitent.

# Rabbin Ronen A. Abitbol

« Révérez, chacun, votre mère et votre père, et Mes Chabbat, Dans la ville de Vinsk, Le Or vous les observerez : je suis Hachem votre D-ieu. »

Rachi explique: « Le texte rapproche l'observance du Chabbat du respect du père afin de t'enseigner que, malgré l'injonction qui t'est faite de le respecter, s'il te demande de profaner le Chabbat, ne lui obéit pas (Yebamoth 5b).

parents soit un commandement fondamental. commandement que nos sages considèrent comme garantie afin qu'aucun des conjoints ne souffre d'avantage. de la continuité des générations, elle a sa limite. Les parents ne peuvent demander à leurs enfants d'agir contre la volonté de D-ieu. Dès le moment où un homme demande à ses enfants de violer les ordres divins, il coupe l'herbe sous ses Et voici qu'un jour, un couple se rendit chez le Ragatchover, propres pieds: en effet, si lui-même ne respecte pas notre accompagné de la mère du mari... Le Ray observa la scène de Père à tous, pourquoi ses enfants le respecteraient-ils?

La Halakha met en évidence d'autres limites à cette mitzva: les parents ont certes droit au respect de leurs enfants, mais ils ne peuvent pas s'immiscer dans leur vie. C'est dire qu'ils ne possèdent pas leurs enfants et ils ne peuvent leur imposer ni le choix de leur conioint, ni celui du maître en Torah qu'ils veulent suivre, ni le métier qu'ils vont embrasser. Et il est bien évident que les parents n'ont absolument pas le droit de se livrer à ce sujet à quelque chantage aux sentiments que ce «Soyez saints pour Moi ,car Je suis saint , Moi l'Eternel ,et Je soit, ni au nom du respect, ni au nom de l'amour.

Précisons toutefois que si les enfants ont le droit de défendre Au sujet de cet verset, Rachi écrit: « Rabbi Eléazar ben leurs décisions face à leur parents, ils n'ont pas le droit de leur manquer de respect dans les formes dans lesquelles ils « la viande de porc me répugne ou bien je ne peux supporter s'adressent à eux, ni dans le ton ni dans le vocabulaire. (Rav Shaoul David Botschko)

## Le respect des parents

« Tu craindras ta mère et ton père. » (19,3)

Voici une Mitsva qui est très importante mais très compliquée à accomplir, tant les relations sont parfois complexes, notamment lorsque l'on parle du Chalom Bayit.

Saméa'h et le Ragatchover étaient les deux Grands Rabbanim qui se partageaient les différents problèmes communautaires.

Cependant, ils n'étaient pas d'accord sur la façon de traiter les divorces. Le Or Saméa'h pensait qu'il fallait laisser du La Torah est très claire. Bien que l'obligation de respecter les temps au couple avant de procéder au divorce, alors que le Ragatchover établissait immédiatement l'acte de divorce

> Et ainsi, tous les couples qui voulaient divorcer rapidement se rendaient naturellement chez le Ragatchover.

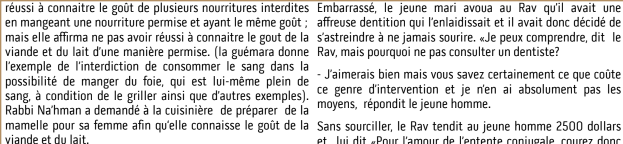
> sa fenêtre. Il les fit rentrer et demanda au mari de bien vouloir rentrer seul dans son bureau. Le Rav expliqua au mari la chose suivante : "Bien qu'il existe une Mitsva de respecter ses parents, en ce qui concerne le Chalom Bayit, tu ne dois pas écouter ta mère! Rentres chez toi et vis en paix avec ton épouse comme il se doit..." (Rav Mordékhai Steboun)

## Parachat Kédochim

vous ai séparé d'avec les peuples pour que vous soyez à Moi».

Âzarvia disait : d'où sais-je que l'homme ne doit pas dire : de me vêtir d'une étoffe mixte (lin et laine) »? Mais qu'il doit dire : « Je voudrais mais, que puis-je faire. Mon Père céleste me l'a défendu ». C'est parce que la Tora dit : « Je vous ai séparés des autres peuples pour que vous sovez à Moi », c'està-dire que votre séparation d'eux soit en l'honneur de Son Nom. On se sépare du péché et l'on se met sous le joug du rovaume céleste ».

La guémara 'Holin (page 109b) nous raconte les faits de Rabbi Na'hman (chef spirituel de la Diaspora dont la femme était très érudite et très pieuse). Elle lui a dit qu'elle avait



Nous devons comprendre quelle était l'intention de la guémara : pour quelle raison Rabbi Na'hman a tenu compte Informée de ces faits, une relation proche du Ray lui exprima d'une telle demande de sa femme ? Cette femme était-elle sa surprise «Je ne comprends pas, vous êtes couvert de gâtée ? Pour quelle raison la guémara nous rapporte ces faits dettes et vous arrivez à peine à nourrir votre famille, qui ne paraissent pas être en l'honneur de la femme de Rabbi comment avez-vous pu donner 2500 dollars à ce jeune Na'hman?

Selon les paroles Rabbi Eléazar ben Âzaria rapportées par Le Rav Shimshon fut surpris de cette question et répondit sages sans connaitre le goût de la viande et du lait. Elle ne VERTUS ESSENTIELLES) pouvait pas dire « je l'aurai goûté mais la Torah l'interdit » au sujet de la viande et du lait sans connaître le goût de ces deux aliments ensemble. Aussi Rabbi Na'hman demanda que l'on prépare de la mamelle pour sa femme afin qu'elle puisse dire la phrase précédemment citée, « je l'aurai fait » en ce qui Le Talmud (Péssa'him 22b) nous enseigne que l'apparition Mordechai Elivahou Z"l)

## Tout pour Un Sourire

l'Eternel.» (Vaivkra. 19. 18)

Pinkus Z"l. De graves couple et ils étaient sur le point de se séparer. Le Rav voulut le précèdent et qui le suivent. Nous devons ainsi être s'informer précisément des raisons qui avaient engendré une vigilants et ne pas attendre la dernière limite pour faire situation aussi compromise. Il décida de les entendre chacun «entrer» le Chabbat et, de la même façon, ne pas être pressé séparément; il demanda à la jeune femme la raison véritable de le faire « sortir », comme il est dit : «Il faut prendre du de sa volonté de rompre avec son jeune mari. « Je ne peux temps profane et le convertir en temps sacré». C'est plus le supporter; cela fait un an que nous sommes mariés et d'ailleurs la raison pour laquelle le mot depuis il n'a jamais daigné me sourire! » Il reçut ensuite le «Tichmerou» signifie également «attendre». mari «Comment se fait-il que vous ne souriez jamais à votre épouse?»

réussi à connaître le goût de plusieurs nourritures interdites Embarrassé, le jeune mari avoua au Rav qu'il avait une en mangeant une nourriture permise et ayant le même goût ; affreuse dentition qui l'enlaidissait et il avait donc décidé de mais elle affirma ne pas avoir réussi à connaitre le gout de la s'astreindre à ne jamais sourire. «Je peux comprendre, dit le

> - J'aimerais bien mais vous savez certainement ce que coûte ce genre d'intervention et je n'en ai absolument pas les moyens, répondit le jeune homme.

> et lui dit «Pour l'amour de l'entente conjugale, courez donc consulter un chirurgien-dentiste!

homme?

Rachi, au sujet de la consommation du porc, on ne doit pas tout naturellement : «Pourquoi avez-vous tant de difficultés dire qu'il nous répugne mais que l'on aurait pu en manger à comprendre que je trouve tout à fait naturel de donner à mais la Torah nous l'a interdit. La femme de Rabbi Na'hman un frère ce que j'aurais pu dépenser pour moi-même? Il est a demandé comment pouvait-elle accomplir les paroles des lui aussi un enfant de l'Eternel !» (Guide initiatique des

## Le Temps Précieux du Chabbat

... et observez mes Chabbats... (Vayikra 19,3)

concerne le lait et la viande ensemble. Elle pourra ainsi du mot « את » dans la Torah suggère une notion recevoir le joug du royaume céleste en ce qui concerne supplémentaire - qui n'est pas exprimée explicitement dans l'interdiction de mélanger la viande et le lait. (Par Rav le texte, mais simplement de manière allusive, par ce «את» ».

Par exemple : « VeEte Hachem Elokékha Tira ». - tu craindras l'Eternel ton D-ieu, nous apprend que cette crainte concerne également les «Talmidé 'Hakhamim» - érudits en Torah, «Tu aimeras ton prochain comme toi-même, je suis même si le texte littéral ne mentionne rien d'explicite à ce

Un jeune couple rendit visite un jour au Rav Shimshon Ici de même, le mot « את » vient nous signifier que les problèmes opposaient le jeune interdits du Chabbat concernent également les périodes qui

Chaque juif doit être conscient qu'il lui a été transmis un merveilleux cadeau appelé «Chabbat», et qu'à ce titre, il se



CE BULLETIN A ÉTÉ COMMANDITÉ PAR: M. ARMAND OHAYON POUR LA NAHALA DE SON BEAU-PÈRE MEIR KADOCH Z"L VEUILLEZ CONTACTER LE BUREAU AU (514) 747-4530 **POUR LA COMMANDITE DE CE BULLETIN** 

