

# חיכל HÉKHAL SHALOM - NOTRE COMMUNAUTÉ שלום



#### NAHALOT - CE CHABBAT NOUS ÉLEVONS LA MÉMOIRE DE:

ESTER PEREZ BAT MIRIAM Z"L ESTER BAT SULTANA Z"L 5 AV - 6 AOÛT 5 AV - 6 AOÛT

#### KIDDOUCH CHABBAT

Est offerte par: La Communauté

#### SÉOUDA CHÉLICHITE

Est offerte par: M. Marc Elbaz pour la nahala de sa mère Esther bat Sultana Z"L Le petit déjeuner du mardi 6 Août 2019 est offert par Mmes Georgette et Marie Perez pour la nahala de leurs mère Esther Perez bat Miriam Z"L

#### KOLLEL HEKHAL SHALOM DÉDIÉ À LA MÉMOIRE DE ÉLIRAN ELBAZ Z"L ET À LA MÉMOIRE DE YAACOV SALTIEL Z"L

BS"D, Vous êtes tous invités chaque matin du Lundi au Jeudi de 9h00 à 10h00 avec Rav Ronen Abitbol Cours de Hok L'Israël avec petit déjeuner.

**ÉVÉNEMENTS HÉKHAL SHALOM** 

#### 1- HOMMAGE À NOTRE CHER RABBIN RONEN A. ABITBOL SHLITA

Lundi 19 Août à 17:30 SYNAGOGUE BETH ORA SOYEZ DES NÔTRES, RESERVEZ EN LIGNE

Le Rambam explique dans son Michné Torah, que la largeur de ces routes doit être d'au moins 32 amot (environ 16 mètres). Des signaux doivent être clairement fixés tout au long de la route afin d'indiquer d'une manière parfaitement claire et sans possibilité d'erreur, la direction pour parvenir à ces villes de refuge. Et ce n'est pas tout. Au moins une fois par an, le Bet-Din doit s'assurer que ces routes sont en excellentes conditions. En résumé, il ne doit y avoir aucun obstacle sur le chemin de ceux qui cherchent à s'approcher de l'une de ces villes refuge.

### Les Frontières

Aussi dans la Paracha de Massâi la Torah détermine les frontières du pays d'Israël. Dans ce cadre, le texte biblique dresse la liste des douze représentants des douze tribus d'Israël qui devront prendre possession de la terre. C'est alors qu'il est question de la tribu de Lévi puisqu'elle n'a pas de lot territorial en terre promise: « Voici les villes que vous donnerez aux lévites : les six villes de refuge où l'assassin par inadvertance peut se réfugier [pour échapper à la vengeance légitime des proches de la victime] et en plus d'elles, vous donnerez quarante-deux villes » (Bamidbar 35, 6-7).

### Le Coin de la Halakha - LES NEUF JOURS

La période qui commence avec Roch 'Hodech Av est appelée les « Neuf Jours ». Pendant cette période, un niveau de deuil plus strict est observé en accord avec le proverbe talmudique (Taânit26) : « quand commence le mois d'Av, nous réduisons notre joie »

- Nous évitons les achats qui nous procurent une grande joie, par ex. habilles, bijoux, meubles, etc.
- 2. Nous essayons d'interrompre les travaux des rénovations de fin d'embellissement de la maison. Aussi on évitera la plantation d'arbres et de fleurs.
- Nous évitons dans les mesures du possible les procédures en justice contre les non juifs car cette période est peu propice à la victoire
- **4.** Nous nous abstenons de consommer de la viande (ou de la volaille) et de boire du vin, sauf pour le Chabbat, qu'on aura le droit de les consommer. Pour les Sépharades on pourra aussi boire le vin de la Havdallah. Selon toutes les coutumes on pourra manger de la viande ou boire le vin pour toutes les autres « Seoûdat Mitsva » par exemple une circoncision ou un Siyoum (la cérémonie de conclusion d'étude d'un traité du Talmud).
- 5. Selon la coutume on essaiera de ne pas se couper les cheveux ni de se raser, apartir de Roch 'Hodech Av. Dans le cas de besoin la personne peut continuer à le faire jusqu'à la semaine de Tichâ Be'av.

On arrêt de manger la viande à partir de Samedi Soir 3 Juillet 2019 – Dimanche Soir 11 Juillet 2019

INFORMATION: www.hekhalshalom.com
Communauté Sépharade Hékhal Shalom,
Synangue - Kollel - Mikyé - Salle des fêtes

Synagogue - Kollel - Mikvé - Salle des fêtes 825 Gratton, Ville Saint- Laurent, H4M 2G4,

Tél: 514 747-4530 - Fax: 514 747-5283 - Mikvé: 514 747-7707 HÉKHAL⊅SHALOM



Design et Graphisme: Roland Harari T: (514) 591-2761, E: teknovar@videotron.ca Ce Bulletin hébdomadaire est dédié à la mémoire de mes chers parents Ovadia ben Merav Z" L Harari et Liliane Leah bat Rachel Cohen Z"L





## CHABBAT SHALOM

LE BULLETIN HÉBDOMADAIRE DE NOTRE COMMUNAUTÉ

VOL. 6 No.15 Chabbat 3 Août 2019 - 2 AV 5779

#### **PARACHA**

# MATOT - MASÉÏ

Allumage des bougies
du Chabbat: 20:03
À la Synagogue nous acceptons
le Chabbat à 19:15
Sortie du Chabbat: 21:11

Horaire des Offices - 2019 - 5779

<u>Vendredi 2 AOÛT 2019 - 1 AV 5779</u> Minha suivie d'Arvit: 18:30

CHABBAT 3 AOÛT 2019 - 2 AV 5779

Chahrit: 8:15

Cour du Rabbin Ronen A. Abitbol 18:15 Mincha: 19:30 Séouda Chélichite suivie d'Arvit

## <u>Dimanche 4 AOÛT 2019 - 3 AV 5779</u>

Chahrit: 7:00 - 8:00 Minha suivie d'Arvit: 19:15

### <u>Lundi 5 au Jeudi 8 AOÛT 2019 - 5779</u>

Chahrit: 6:00 - 7:00 - 7:45 Minha suivie d'Arvit: 19:15

#### <u>Vendredi 9 AOÛT 2019 - 8 AV 5779</u>

Chahrit: 6:00 - 7:00 - 7:45 Minha suivie d'Arvit: 18:30 **Allumage des bougies: 19:53** 

#### APHORISME DE NOS SAGES

18. L'attachement à D.ieu est la clé qui ouvre tous les verrous. Chaque Juif, même le plus simple, a la capacité de s'attacher aux mots de la Torah et de la prière, atteignant ainsi les plus hauts degrés d'unité avec D.ieu.

# PARACHA MATOT - MASÉÏ

## La requête de Ruben et Gad - Les frontières du pays



Au début de la paracha de Matot l'Èternel dit à Moché : « Exerce la vengeance des enfants d'Israël à l'encontre des Midianim ».

La dernière Paracha du livre des Nombres est, Massâi. Dans cette Paracha sont déterminées les frontières du pays d'Israël. Dans ce cadre, le texte biblique dresse la liste des douze représentants des douze tribus d'Israël qui devront prendre possession de la terre. C'est alors qu'il est question de la tribu de Lévi puisqu'elle n'a pas de lot territorial en terre promise

Ensuite la Paracha décrit en longueur la Mitsvah d'établir des villes de refuges et ceci doit être accompli dès que le peuple d'Israël entre sur sa terre.

## Le Vœu et le Serment

« Si un homme fait un vœu à l'Eternel, ou s'impose par un serment quelque interdiction à lui-même, il ne pourra violer sa parole : tout ce qu'a proféré sa bouche, il devra l'accomplir » (Bamidbar 30, 3).

Le Néder [le vœu] et la chevouâ [le serment] sont deux notions proches. Elles sont toutes deux énoncées au début de notre paracha.

Le Néder consiste à générer une nouvelle interdiction, par les paroles de sa bouche. En substance, lorsqu'un homme déclare qu'il s'interdit de manger tel aliment ou qu'il s'interdit de fumer pendant telle période, il déclare ces produits « semblables à des sacrifices ». Par le pouvoir que nous possédons de consacrer des biens au Temple, nous pouvons aussi imposer à tout élément les qualités d'un sacrifice, pour s'en interdire la jouissance. Par un néder, nous pouvons également nous engager — positivement — à réaliser une chose avec un objet. C'est ainsi que l'on peut s'engager par un néder à manger un morceau de pain ou à offrir une certaine somme à une synagogue. En clair, le néder consiste à implanter un devoir ou un interdit sur un objet donné.

La chevoua, bien que semblable, consiste en un tout autre processus. Il s'agit là d'engager sa propre personne à réaliser une action.

La Chevouâ ne s'applique pas sur un objet mais au contraire, sur la personne engagée. De ce fait, lorsqu'un homme s'engage à ne pas dormir ou à ne pas parler, il ne peut le faire qu'à l'aide d'un serment, puisqu'il n'y a là aucun

# Rabbin Ronen Azriel Abitbol

objet sur lequel le néder pourrait s'appliquer. En clair, le également être considérée néder s'applique aux « objets », alors que la chevouâ comme une forme de s'applique aux « sujets ».

## Attention à vos Expressions

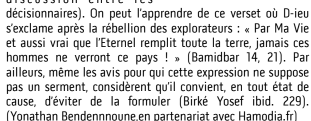
Les nédarim sont plus présents dans notre quotidien que l'on pourrait le croire. Certaines expressions renferment implicitement des formulations de vœu ou de serments, et il convient donc de les éviter.

Le cas le plus courant concerne l'engagement à accomplir pas un serment, considèrent qu'il convient, en tout état de une mitsva. On peut lire dans le Talmud : « Celui qui dit à cause, d'éviter de la formuler (Birké Yosef ibid. 229). son ami : 'Levons-nous demain tôt pour étudier ce chapitre' sera tenu de respecter sa parole » (Nédarim 8a). Le Ran explique que par cette décision, la Guémara nous apprend que dans le domaine des mitsvot, tout engagement est égal à un vœu formulé en bonne et due forme, même si l'on n'y mentionne aucune expression énonçant un vœu. De ce fait, Il faut comprendre comment Hachem dit à Moché Rabénou les décisionnaires notent qu'en déclarant simplement : « Je de se venger de Midian or qu'il est dit dans la Torah : « tu ne donnerai telle somme à la synagogue », cette promesse fait te vengeras pas... » (Lévitique, 19, 18) ?! force d'un véritable néder.

néder » [sans faire de vœu] avant chaque promesse liée à Ils avaient peur de se faire détruire par eux. Cette crainte une mitsva. En outre, il faut prendre en considération le fait n'était pas fondée, mais là n'est pas notre sujet. La tentative que même des promesses anodines et a priori profanes, première était de faire maudire les Bné Israël par Bil'am (22, renferment souvent une certaine forme de mitsva (Choul'han 7). Ce qui a échoué. Puis ils optent pour une solution Âroukh, Yoré Déâ 213).

Une autre expression qu'il convient d'éviter est : « BéEmet » [en vérité]. En effet, de nombreux décisionnaires soutiennent que ceci revient à formuler un véritable serment, dans la mesure où le mot « Emet » est l'un des Noms divins, comme on le voit de ce verset : « L'Eternel D.ieu est Vérité » (Chout Zérâ Emet II, 99). Or, nous savons combien il faut se préserver des serments, même pour dire. Nous cherchons donc à comprendre pourguoi le texte parle montrent moins rigoureux à ce sujet, notamment du fait que serait tantôt bon, tantôt très mauvais? cette expression est passée dans le langage courant et qu'elle ne renferme généralement plus aucune connotation de serment, il reste cependant préférable de l'éviter.

serment (ce point fait également l'objet d'une discussion entre les



# Deux Différentes Vengeances

«Venge les fils d'Israël en attaquant le peuple de Midian...».

Rappelons les faits : les peuples de Moav et de Midian se C'est la raison pour laquelle il faut s'habituer à dire « bli sont associés pour agresser les Bné Israël (Nombres, 22, 4). détournée : créer une dépravation morale dans le peuple, ce qui entraînerait la colère de D-ieu (chapitre 25, 1 à 9). Cela a relativement réussi, il y eu 24 000 morts, à cause des filles de Moav et de Midian. Il s'agit donc dans notre paracha d'une sorte d'expédition « punitive » chez Midian. Il est vrai que Moav aussi le méritait mais ils ont eu droit à une faveur (voir Rachi sur le verset 18 du chapitre 25).

une vérité authentique. Bien que certains décisionnaires se de vengeance, quel intérêt y a-t-il à se venger ? Pourquoi cela

Le Rav Dessler (Mikhtav Méeliahou, tome 2 page 124) rapproche le mot nékama (vengeance) de hakama (relèvement, rétablissement). La vengeance est censée Enfin, il convient également de savoir qu'une expression rétablir un déséquilibre. Toutes les fautes des hommes

l'existence de conduites amorales peut être considérée Es que il y a un lien entre les quarante-deux étapes des comme l'affirmation haute et forte que la volonté divine n'est enfants d'Israël dans le désert et les guarante-deux villes pas honorée, et n'a pas besoin de l'être. Il y a une des Leviim qui se trouvent être en terre d'Israël ??? dévalorisation de cette volonté. La vengeance, si elle est A vous la recherche.... bien faite, vient rééquilibrer cette défaillance, vient

proclamer que la volonté divine est bien digne de respect, qu'on ne peut pas la mettre de côté. Le concept de la mauvaise vengeance serait celle qui vient

juste assouvir un besoin personnel d'agressivité.

Observons que si l'injonction de vengeance contre Midian n'avait pas été donnée par D-ieu, les enfants d'Israël ne se seraient pas vengés. D'ailleurs, il semble que ce soit là la nature des Juifs : ils ne se vengent pas. Après la Choa, les rescapés et les survivants auraient pu se venger. Pourtant très rares sont ceux qui l'ont fait. Cela ne veut pas dire que les Juifs n'espèrent pas en l'application d'une certaine justice à l'égard de ceux qui les ont fait souffrir, justice qui porterait le masque de la vengeance. Mais cela veut dire qu'ils ne veulent pas l'appliquée eux-mêmes. L'expression consacrée est bien connue: « Que Hachem venge son sang ». Et quand il est question de la vengeance dans la Bible, c'est toujours par rapport à D-ieu. D'où l'image du D-ieu des Juifs comme un D-ieu vengeur. Mais ceux qui le proclamaient n'avaient

# Parachat Massâi Le Chiffre 42

pas compris que c'est ce que les Juifs n'étaient pas capables

de faire eux-mêmes qu'ils laissaient pour D-ieu.

Deux passages de la Paracha qui apparemment n'ont aucun rapport se trouvent dans notre paracha. La Paracha débute par les étapes des pérégrinations des enfants d'Israël depuis leur sortie d'Egypte jusqu'à leur station dans les plaines de Moav de l'autre côté du Jourdain, face à Jéricho. Ces étapes sont au nombre de 42 (Rachi sur le premier verset).

En plus nous retrouvons ce chiffre de 42 dans un autre passage de la Paracha. Une fois que la Torah a énuméré toutes les stations des enfants d'Israël dans le désert. Hachem donne les limites de la terre d'Israël et nomme les personnes qui seront responsables du futur partage de la terre. Les enfants d'Israël devront donner, à partir du La Mitsvah d'établir des villes de refuges doit être accompli territoire qu'ils recevront, des villes pour les personnes de la tribu de Levi car les Levyim n'ont pas d'héritage au sein de la de cette Mitsvah est l'obligation de préparer des routes terre comme les autres tribus. La Torah enjoint donc les larges menant aux villes de refuge. Ces routes ne doivent enfants d'Israël de donner quarante-deux villes bien comporter aucun obstacle ou difficulté quelconque. aménagées aux Levyim. Mais ces villes, outre le fait qu'elles sont finalement la seule propriété des Levyim dans la terre d'Israël, ont comme particularité de servir de lieu de refuge

## Les voyages personnels

Massêi signifie «voyages» et la Torah évoque 42 étapes différentes dans le voyage de la nation juive naissante depuis la terre d'Égypte jusqu'à son entrée en Erets Israël. Le Baâl Chem Tov explique que ces 42 étapes du voyage de notre peuple se retrouvent dans la vie de chaque individu lorsqu'il avance depuis sa naissance, son « exode d'Égypte » personnel jusqu'à son entrée dans la « Terre de la vie ». correspondant spirituellement à Erets Israël.

Ce voyage à travers le désert (et à travers la vie) a pour objet de refléter une constante ascension spirituelle. Même les étapes associées à des événements négatifs ont, à leur source, un élan positif.

Pour donner un exemple, l'un des campements du peuple juif fut celui de « Kivrot HaTaavah », « les tombes de [ceux qui étaient possédés par le] désir », les Juifs y ayant enterré ceux qui avaient été punis pour leur appétit insatiable de viande. Ce nom, « Kivrot Hataavah », signifie littéralement « les tombes du désir insatiable », c'est-à-dire qu'en ce lieu, les Juifs devaient atteindre un tel degré de connexion avec Hachem qu'ils y auraient «enterré» tous leurs désirs matériels. Mais, dans la mesure où D-ieu désire que les accomplissements spirituels des Juifs soient menés par leurs propres efforts, le peuple avait reçu le libre arbitre et, dans ce cas précis, ils échouèrent. Malgré cet échec, l'impulsion associée à ce lieu et le potentiel correspondant qui peuvent être réalisés par chaque Juif, sont positifs.

De plus, même si une personne ne réalise pas d'emblée son potentiel à une étape particulière de sa vie et hésite à relever un défi spirituel, elle doit savoir que son «voyage» n'est pas terminé. Ce n'est qu'une étape, et une descente temporaire peut par la suite mener à une ascension, si elle corrigée par le service de la Téchouva. (Déguel Ma'hané

## Les villes de refuges

dès que le peuple d'Israël entre sur sa terre. Un des aspects